45

,Bohemistyka” 2017, nr 1, ISSN 1642-9893

Adrian PILARSKI DOI: 10.14746/b0.2017.1.4

Poznan

Erbena czarodziejskie kwiecie
— motyw magicznych roslin w zbiorze Kytice

Keywords: Czech literature, K.J. Erben, slavic mythology, slavic gods, magical
plants, magical flowers

Stowa kluczowe: literatura czeska, K.J. Erben, mitologia stowianska, stowianscy bo-
gowie, magiczne rosliny, magiczne kwiaty

Abstract

In this article author discloses world of magical flowers in the poetic works of
Karel Jaromir Erben, particularly in the poetic volume Kytice. Erben in his ballads
represents nature not only as a work domaine of gods of the Slavs, but also as a way to
control mortal ones and impact on their life. Nature is therefore an emanation of
divinity and the divine world is a theater in which the role of the director's play
countless slavic gods.

W artykule autor opisuje $wiat magicznych kwiatow w dzietach poetyckich Karla
Jaromira Erbena, szczegdlnie w tomiku Kyzice. W swoich balladach czeski poeta uka-
zuje przyrod¢ nie tylko jako zakres dziatania bogoéw slowianskich, ale takze jako
sposob kontrolowania istot §miertelnych oraz oddziatlywania na ich zycie. Zatem
przyroda jest emanacja bostwa, a boski §wiat to teatr, w ktorym role rezyserow niezli-
czonych zabaw petlnia stowianscy bogowie.

O jednym z najstynniejszych czeskich tworcoéw Odrodzenia Naro-
dowego, Karlu Jaromirze Erbenie, powiedziano i pisano juz wiele.
Znany jako romantyczny mitosnik folkloru i folkloryzmu z pasja
umieszczat stowianskie watki w swojej poetyckiej tworczosci. Przy-
roda stanowi tto wigkszosci ballad zawartych w tomiku Kytice, jednak
w niektdrych z nich, nie tylko pelni role scenerii, ale jest terenem
fantastycznej dziatalnosci stowianskich bostw. Erben w swoich balla-
dach przedstawia nature nie tylko jako dzieto i dziedzing bogdéw Sto-
wianszczyzny, ale takze jako ich sposob na kontrolowanie $miertelni-

46



kéw 1 oddzialywanie na ich zywot. Kazdy ptak, drzewo, tajemnicze
ziele, kamien mogto by¢ swiadectwem boskiej interwencji w ludzkie
zycie, niosagcym za soba odpowiednie symboliczne znaczenie. Erben
swoja koncepcja $wiata fauny i flory nawiazywat takze do romantycz-
nego rozumienia natury, ktora nie miata juz pozostawac tylko tlem
dziet literackich, ale by¢ czyms wiegcej, stac si¢ oddzielnie egzystuja-
cym bytem. Status natury w dzietach literackich zmienial si¢ na prze-
strzeni wiekow, ale to dopiero sentymentalizm oraz romantyzm jawit
si¢, jak mowi to Maria Janion, jako

[...] widoczny przetom, nowa cezura, nadanie naturze jeszcze innego sensu niz dotad
to miato miejsce. Byta ,,natura magiczna,,, byta natura ,,cudu greckiego,,, byta natura
renesansowa i byla natura mistykow i alchemikowl...]. Ale teraz pojawia si¢ jeszcze
co$ innego: obdarzenie natury osobliwymi atrybutami glebokiej, pelnej egzystencji
oraz wprowadzenie jej w obreb niestychanie doniostej dla teorii 1 historii kultury no-
wozytnej antynomii, antynomii natury i kultury. Gdy przystepujemy do rozwazania
preromantycznego i romantycznego sposobu istnienia natury, to powiedzmy od razu,
nie idzie nam tu bynajmniej o antropomorfizowanie przyrody — idzie o udzielenie jej
prawa do wlasnego, szczegoélnego, odrebnego i odmiennego zycia (Janion 1989,
s. 89).

Stowa te nazywaja wiele prawd dotyczacych natury w romantyz-
mie, jednak zdanie o odrebnym zyciu przyrody wydaje si¢ wyjatkowo
wazne w kontekscie dzieta Erbena. Demony sg przeciez naturalnym
elementem stowianskiej fauny, jej nicodtgcznym elementem, ktory
w romantyzmie zyskuje wlasnie to szczegdlne, odrebne
iodmienne zycie. Pojawianiu si¢ w romantycznych wierszach
mitycznych stworow i demonéw towarzyszyto takze opisywanie ich
legowisk — pieczar, mistycznych jezior, gestych boréw czy tajemni-
czych kotlin. Stowianski bestiariusz i otaczajaca go flora, zyskaty
wigc status zywego tworu, dodatkowo podsycanego przez rodzacy si¢
romantyczny regionalizm.

Przyroda w erbenowskim ujeciu jest zarowno zyciodajna, jak nie-
bezpieczna, a jej dobra i zta strona istnieje rownolegle — pole jest zrod-
fem pozywnego ziarna, ale tez po polach wedruje polujaca na dzieci
potudnica. Podobnie las, miejsce petne grzybow i jagod, jest siedli-

47

skiem nieprzyjaznych dla ludzi duchéw i stworzen, w tym wit czy ru-
satek. Paralelnie inne miejsca — rzeczne wybrzeza, jeziora, gory, doli-
ny a nawet ludzkie osady — sg nacechowane raz pozytywnie, a innym
razem negatywnie. Na to nacechowanie ma duzy wptyw cykl dnia
inocy oraz przeciwstawne do siebie postaci Stonca i Ksiezyca. W sto-
wianskiej mitologii, tak jak w wiekszosci wierzen innych ludow, te
dwie sily byly reprezentowane przez odpowiednie bdstwa czy grupy
bostw, np. Ksigzyc byt analogicznie do bogini Diany przypisywany
lesnej pannie Dziewannie czy inaczej Dziewicy. Obie boginie byty
Scisle zwigzane z lasem i lesng zwierzyna, uwazano je takze za wiecz-
nie nieskalane. Jednak Dziewanna nie tyle byta boginig ksigezyca, co
jego partnerka, role jej partnera petit uosobiajacy Ksigzyc Jasien,
Niebieski Dziedzic (Niedzielski 2000, s. 4). Natomiast moc stonecznag
w mitologii stowianskiej reprezentowaty bostwa ogniowe i stoneczne,
takie jak Swardg czy Dadzbog, ktore — wedtug A. Gieysztora — miaty
nawigzywac do wedyjskiej triady béstw ogniowych: Surji, Indry i Ag-
niego, wtadajacych odpowiednio ogniem ziemskim, atmosferycznym
i niebianskim, czyli Stonicem (Gieysztor 1982, s. 132). Analogicznie
to, co w boskim $wietle dnia wydawato si¢ mite i radosne, pozbawio-
ne go i oswietlone $wiattem ksigzyca mogto by¢ przerazajace i demo-
niczne.

Ten obraz natury w dziele Erbena nie jest oczywiscie przypadko-
wy, a wynika z szeroko zakrojonych studiéw autora nad religijnymi
i ludowymi zwyczajami Stowian. Swiat stowianski byt przepetniony
czczonymi przez ludzi istotami, ktore zamieszkiwaty przerézne miej-
sca: od stodoty czy chalupy po niezdobyte gory i chmury biegnace po
niebie. Miejsca kultu byty po prostu tak zréznicowane, jak potrzeby
religijne (Gieysztor 1982, s. 168). Wyjatkowo wazng role odgrywaty
kamienie, woda oraz $wigte gaje i drzewa — wigksze miejsca kultu
czesto obejmowaty wszystkie te elementy, mniejsze — cho¢by jedno,
pojedynczy gtaz czy drzewo mogtly stanowi¢ miejscowa §wiatynie da-
nego bostwa. W tym przypadku trudno méwic o konkretnych przed-
stawieniach bogdw, w przeciwienstwie do wielu innych mitologii, np.
ucztowieczajacej bogow mitologii greckiej czy animizujacej wiary

48



starozytnych Egipcjan. Oczywiscie istnieja rozne przyktady totemow
i drewnianych figur, jednak sa one o wiele rzadsze, a wigkszos$¢ z nich
zostala zniszczona w czasach chrystianizacji terenéw stowianskich.
Dlatego tez wielu obserwatorom chrzescijanskim i niektérym uczo-
nym zamierzchlych czaséw mogto si¢ wydawac, ze Stowianie czcza
konkretne drzewa czy kamienie (Gieysztor 1982, s. 172), gdy tak na-
prawdg posytali oni swoje modly do bogow reprezentowanych przez
dany gatunek drzewa czy ksztatt i rodzaj kamienia.

Wydaje sie, ze sposrod trojcy magicznych miejsc Stowianie naj-
wigkszg cze$¢ oddawali jednak lasom i konkretnym drzewom, nie ka-
mieniom czy wodzie, cho¢ potaczenie ich wszystkich stanowito roz-
wigzanie najlepsze, np. strumyk, ktéry wyptywat z korzeni swigtych
drzew, uwazany byl przez Stowian za zrédlo zycia i zdrowia. Jako
Swigte traktowano rozne gatunki drzew, w tym dab, lipe, jawor, wigz
i jesion, ktore otaczano odpowiednig ochrong oraz przypisywano im
lecznicze dzialanie (Gieysztor 1982, s. 172). Do kolekcji $wietych
drzew nalezala takze wierzba, szczegélnie biata, w ktorej dostrzega-
no zdolnosci lecznicze' oraz pomocnicze w uzyskiwaniu proroctw
i wieszczb (Macioti 1998, s. 48—49). Istnialy takze drzewa nacecho-
wane negatywnie, o ktorych wierzono, ze sa zrodlem ztej energii
i skrywaja w sobie demony i czarty. Najmroczniejszymi drzewami by-
ly czarna olcha oraz trujacy cis (Macioti 1998, s. 254). Oba czgsto spo-
tykano razem, co tworzylo przerazajacy demoniczny duet — drzewa
nieszczes¢ 1 owocow $mierci. Jak pisze wloska socjolog, Maria Ma-
cioti:

Z racji charakterystycznego dlan, gtebokiego cienia, obok czarnej olszy stoi cis,
w ktorego pniu moze skry¢ si¢ jakakolwiek istota. Wydaje owoce cmentarne, jest

jawnie zwigzany ze $wiatem pozagrobowym, do tego stopnia, ze wedhug starozytnych
przebywanie w jego cieniu grozito $miercig (Macioti 1998, s. 49).

Drzewa przynoszace smier¢ i te, ktore uzdrawiaja, dajg profetycz-
ne wizje. Ten bogaty swiat §wietych drzew jest obecny takze w kilku

! Notabene, naprawde je posiada, zawiera salicyne, $rodek o dziataniu przeciw-
goraczkowym.

49

balladach Erbena. Wydaje si¢ nawet, ze poeta przetamuje dos¢ kano-
niczne dla refleksji Odrodzenia Narodowego przeciwstawienie pary
dab — lipa, w ktorych pierwsze drzewo, symbol sily, utozsamiano
przede wszystkim z plemieniem Germandw, a drugie, identyfikowano
z fagodnoscia, z plemieniem Stowian (Macura 1995, s. 92). Erben do-
ciera tym sposobem do glebszych poktadow stowianskosci, ignorujac
naddang przez budzicieli symbolike lipy, ktora do dzis jest emblema-
tem czeskosci, chetnie wykorzystywanym w mediach i kampaniach
wyborczych.

W $wiecie poetyckim ballad zamieszczonych w zbiorze Kytice nie
moze takze zabrakng¢ magicznych roslin zielnych i kwiatow, ktérym
przypisywano réznorodne dziatania, od leczniczych po wywolujace
zauroczenie czy szal. Wiele z tych roslin ma rzeczywiscie terapeu-
tyczne dziatanie, jednak cze¢sci z nich Slowianie nadawali raczej fan-
tastyczne wlasciwosci, oparte na krazacych wokoét nich mitach. Wiele
z tych mitow obrostych wokot roslin ma swoje korzenie w wierze-
niach wczesniejszych niz stowianskie, czego dowodzi ich obecnos¢
w réznych kulturach opartych na kulturze greckorzymskiej. Nie dziwi
wigc, ze pojawiaja si¢ one w mitologii i ludowosci stowianskiej, ktore
czes$¢ z owych wierzen w pewnym stopniu zmodyfikowaty, jednak ich
korzen symboliczny najczgsciej pozostat taki sam.

Sama nazwa zbioru ballad — Kytice, czyli bukiet lub wigzanka,
podkresla wazng rolg kwiatdw i zidt w tomiku. Nazwa odwotuje si¢
takze do mnogosci tematdw, ktore porusza poeta, podobnie jak w bu-
kiecie znajdziemy wiele réznych odmian kwiatow, kazdy inny, o innej
symbolice. W tym przypadku Erben z catg pewnos$cia nawiazywat do
modnej wowczas w Czechach, ale takze w catej Europie, mowy kwia-
tow. Obecne rozumienie tego terminu najczesciej ogranicza si¢ do te-
matow zwigzanych z florystyka, ale w czasach Erbena mowa kwia-
tow, po czesku kvétomluva, byta pewnego rodzaju formg kulturowe;j
komunikacji. Symbolike kwiatom zaczeto nadawaé juz w arabskich
haremach, wykorzystujac ja wowczas do tajemnej wymiany informa-
cji. Jednak, jak zaznacza czeski badacz Vladimir Macura, symbolike
te w czasach Odrodzenia Narodowego wzbogacity preznie rozwi-

50



jajace sie kierunki literackie, takie jak sentymentalizm, romantyzm
czy biedermeier (Macura 1995, s. 20-21). Szczegolng range wsrod
czeskich budzicieli zyskatly r6za i lilia, ktore staty na szczycie hierar-
chii kwiatowej symboliki, jedna jako symbol pickna, druga jako sym-
bol czystosci i niewinnosci. Obok kwiatow uwazanych za szlachetne
1 krélewskie w czeskiej sztuce mowy kwiatow zaczeto zwracaé uwage
tez na rosliny pomniejsze, o stabiej zarysowanym ,,potencjale kulturo-
wym” (Macura 1995, s. 20-21). Te ,,proste” kwiaty byty czesto utoz-
samiane z czeskos$cig oraz z docenianiem tego, co swojskie, cho¢ drob-
ne i mato efektowne. Z czasem zaczgto uzywac tej przeciwstawnej pa-
ry w tytulach, i nie tylko, dziet literackich, tam, gdzie pojawiat si¢
kwiat ,,szlachetny”, tam tez oczekiwano literatury wysokiej i wznios-
tej. Natomiast gdy w dziele przywolywano wiele ,,prostych”, swoj-
skich roslin, to takie dzieto utozsamiane byto z czyms surowym i skro-
mnym (Macura 1995, s. 24). Dlatego tez w tytutach ,,swojskich” tomi-
kow poezji powracaly fiotki, konwalie czy zonkile, natomiast w dzie-
fach mierzacych wyzej — roze lub lilie. Z czasem te dwie rosliny zy-
skaly jeszcze wigksze uznanie, za sprawa swoich kolorow — czerwo-
nego, biatego oraz niekiedy niebieskiego. Barwy te sa uwazane za na-
rodowe u Czechow, wiec kwiaty te, obok czeskiej lipy, tworzyty ra-
zem idealne patriotyczne trio (Macura 1995, s. 29).

1. Wisielczy sznur a mityczny kwiat paproci — Dcerina kletha

Ballada Dcerina kletba stanowi przyktad dzieta pozornie nieopar-
tego na zrodtach mitologicznych, a raczej odwolujacego si¢ do ludo-
wej moralnosci i jednej z odston literackiej reprezentacji matczynej
mitosci. Jednak w utworze obecny jest, do$¢ mocno zaznaczony, mo-
tyw poszukiwania kwiatu, i to nie jakiegokolwiek, ale posiadajacego
magiczng moc, czynigcego cuda. Magicznym kwiatem Stowianszczyz-
ny jest przede wszystkim kwiat paproci, nazywany tez kwiatem Peru-
na, jednak duza moc w ludowej magii przypisywano takze trojni-
kowi, ktory w zaleznosci od regionu nazywat si¢ dziurawiec, dzie-
wanna lub krwawnica (Niedzielski 2016, s. 18). Sama nazwa papro¢

51

byla na terenach Stowianszczyzny uzywana do opisywania wielu r6z-
nych roslin, dlatego, cho¢ Erben w balladzie wspomina tylko o ,.kwie-
cie”, mozna si¢ domysla¢, ze ma na mysli jedna z wyzej wspomnia-
nych bylin:

Ptjdu hledat kvétu toho,

matko ma!

pUjdu hledat kvétu toho,

kteryt’ snima viny mnoho

a zboutfenou chladi krev.

(Erben 2012, s. 141)

Wydaje si¢ to jeszcze bardziej oczywiste, jezeli wezmiemy pod
uwage fakt, iz w stowianskich wierzeniach zasob znaczen mitycz-
nych, ktorymi obrosty wspomniane magiczne rosliny, jest naprawde
pokazny i nawigzuje do wielu innych mitéw:

Opowiadanie o kwiecie paproci jest czesto traktowane jako odmiana wschodnich
legend o magicznym zielu czy magicznym diamencie kréla Salomona ,,Szamirze”
(http://www.zwoje-scrolls.com/zwojel 7/text18.htm, dostep: 15.04.2016).

Poszukiwanie kwiatu paproci bylo przede wszystkim zwigzane
ze slowianskim obrzedem nocy $wigtojanskiej, podczas ktorej zako-
chani wypatrywali w lasach wspomnianej rosliny, aby przyniosta im
szczescie 1 pomyslnos¢é w mitosci. Jednak symbolika samego kwiatu
paproci jest o wiele szersza, o czym mozna si¢ przekona¢ w erbeno-
wskim ujeciu tematu.

Trzon fabuly ballady Dcerina kletba stanowi historia kobiety,
morderczyni swego dziecka, ktora wyznaje wing matce. Czyn wydaje
si¢ z poczatku niewybaczalny, jednak pozostaje jakis cien szansy na
odkupienie grzechdw, uzalezniony od znalezienia magicznego kwia-
tu. W tym przypadku symboliczny kwiat paproci oplata wisielczy
sznur, na ktorym ma powiesi¢ si¢ dziewczyna, aby zmazaé swoja
wing:

Tam, za branou nad vr$ikem,
matko ma!

tam za branou nad vr$ikem
na tom sloupu se hiebikem,

52



na konopné opratce!
(Erben 2012, s. 142)

Kwiat w tym przypadku staje si¢ symbolem ostatecznej kary —
$mierci, najwickszego poswiecenia, ktore jest potrzebne, aby przy-
wrécié kosmiczng harmonig”. Nim dziewczyna odejdzie z tego $wia-
ta, rzuca na matke klatwe za to, ze wychowata jg na lekkoduszng i nie-
rozsadna:

Kletbu zlstavuji tobg,
matko ma!
kletbu zistavuji tobe,
bys nenasla mista v hrobé,
tes mi zvuli davala!
(Erben 2012, s. 142)

Wedlug badan Anny Engelking rzucenie klatwy przez dziecko na
rodziciela jest w wigkszosci przypadkow uwazane za grzech, ludowa
etyka wydaje si¢ kategorycznie zakazywac dzieciom przeklinania ro-
dzicow, a ztamanie tego zakazu prowadzi do zastuzonej kary. Jedy-
nym wyjatkiem, ktéry podaje badaczka, mogtaby by¢ krzywda, jaka
zadala matka swojemu dziecku. Klatwa w tym przypadku byta uzasa-
dniona, poniewaz prowadzila do wymierzenia sprawiedliwosci przez
boskie sity (Engelking 2010, s. 185-199). Sytuacja przedstawiona
w balladzie z pewnoscia dotyczy ,.klatw z poczucia krzywdy”, prze-

% U Stowian istnieja odwieczne, kosmogoniczne, binarne przeciwienistwa dobra
i zta, ognia i wody, $mierci i zycia. Pomimo mieszania si¢ obu sit, chwilowej prze-
wagi jednej strony nad druga, w ostatecznym rozrachunku zawsze udaje si¢ zacho-
wac boski 1 kosmiczny tad. Badacz mitologii stowianskiej, Aleksander Gieysztor,
méwi o wielu mitach kosmogonicznych u Stowian, ale zaznacza, ze w kazdym
z nich istnieje przeciwstawna para, na ktorej poszczegolne mity sa zbudowane. Ba-
dacz podkresla, ze ,,Przeciwstawienie binarne, rozkladajace zespot mozliwosci na
pary i nalezace do podstawowych, archaicznych sposobow poznania rzeczywisto-
$ci, shuzyto nie tylko do budowania fundamentéw systemu etycznego, ale i do wi-
dzenia caloksztattu swiata” (Gieysztor 1982, s. 162). Dualizm $wiata wigc wyma-
gal od Stowian dazenia do wyréwnania udziatu sit dobra i ciemnosci w swoim zy-
ciu, niekiedy nawet bez ich $wiadomosci i wbrew ich woli.

53

ciez rdwniez matka dziewczyny symbolicznie zabita swe dziecko, nie
dajac jej odpowiedniego wychowania i doprowadzajac do zabodjstwa
wnuka.

Na poczatku ballady pojawia si¢ tez §wigte zwierzg, w tym przypa-
dku metafora niewinnosci, bialy gotab, ktory symbolizuje nieskalane
grzechem dziecigtko dziewczyny. Mloda kobieta wmawia matce, ze
zabita gotebia, a nie wlasne dziecko. Jednak pozniej, w trakcie rozmo-
wy z matka, przerazajaca prawda wychodzi na jaw. Erben taczy w tej
balladzie dos¢ watla ni¢ ludowych wierzen ze zwyktym ludzkim dra-
matem i zwigzanymi z nim emocjami. Kwiat paproci jest tutaj symbo-
lem wyzwolenia mlodej duszy, ktéra popetnita grzech z wlasnej
ghupoty 1 z powodu ztego wychowania przez matke. Kwiat paproci
przeistacza si¢ w wisielcza petle, dzigki ktorej dusza dziewczyny
oczysci si¢ z dokonanej zbrodni.

2. Magiczne ziele wrozek — ballada Kytice

Do grupy ballad opowiadajacych o magicznych kwiatach i poda-
niach z nimi zwigzanymi, nalezy tez utwor Kytice. Jest to krotka balla-
da otwierajaca caly tomik. Motywem gtownym utworu pozostaje mi-
os¢, ktorej niestraszne sg nawet okowy Smierci. | nie jest to mitos§¢
kochankow, jak czesto zdarza si¢ w przypadku tego motywu, lecz mi-
los¢ macierzynska, ktora okazuje si¢ tak wszechmocna, ze na ziemi,
gdzie pochowano zmarlg matke, wyrosto cate poletko kwiatow ma-
cierzanki:

I ztelelo se matce milych ditek;
duse jeji se vratila
a vtélila se v drobnolisty kvitek,
jimt mohylu svou pokryla

(Erben 2012, s. 44)

Zioto to uwazane bylto za ochronne i potezne nie tylko w mitologii
stowianskiej, darzone bywalo takze czcig w starozytnej Grecji i Egip-
cie. Uznaje si¢ je za ulubiony kwiat wrozek i ich wystanniczek —
pszczot. Napar z tymianku, doprawiony szczypta innego magicznego

54



ziela, miat by¢ sposobem na zobaczenie krélestwa wrozek (Macioti
1998, s. 49). Kwitngcy tymianek jest wigc zielem, ktore pozwala na
ujrzenie dobrych i ztych duszkéw, kt6z wie, moze zmarta matka prze-
istoczyta si¢ w kaprysna wrozke, by moc spotykac si¢ ze swoimi dziec-
mi. Nazwa w jezyku czeskim jeszcze bardziej podkresla funkcje, jaka
ziele macierzanki petni w tej balladzie: materidouska. W wolnym ttu-
maczeniu oznacza ona ,,dusze matki”, czyli bezposrednio nawiazuje
do swej roli, jakg pelni w balladzie: roslina staje si¢ bowiem jedyna
forma kontaktu migdzy $wiatem rzeczywistym a swiatem bajkowym,
miegdzy swiatem zywych a §wiatem podziemnym. Dusza matki dzigki
swoim pociechom bedzie miata takze okazje zobaczy¢ pozostatych
cztonkdéw swojej rodziny, za sprawa tytutowego bukieciku z kwiatow
macierzanki:

Ve skrovnou ja t& kytici zavat'u,
ozdobné stut’kou ovinu;
do Sirych zemi cestu ti ukat'u,
kde ptibuznou mas rodinu
(Erben 2012, s. 44)

Moc ziela tymianku dziata na lesne duszki nawet po Scieciu, dlate-
go matka bedzie mogta by¢ ze swymi dzie¢mi wszedzie i przypomi-
na¢ im o swej matczynej mitosci.

3. Wila ukryta w drzewie — ballada Lilie

Roéwnie ,.kwiecista” balladg jest ballada Lilie, opowiadajaca histo-
ri¢ na pozor wesolg, ale z dos¢ gorzkim zakonczeniem. Erben siggnat
tutaj po motyw kwiatu lilii, w ktéry po swej $mierci zamienia si¢
mtoda dziewczyna:

Neminul jesté ani rok a den,

hrob jeji drobnym viesem povlecen;
nepiislo jesté ani do tif let,

na jejim hrob¢ vzacny kvéte kvét.
Lilie bila — kdo ji uvidél,

kat'dého divny pojal srdce tel;

55

lilie vonna — kdo ji pocitil,
v kat’dém se touhy plamen roznitil
(Erben 2012, s. 136)

Ma si¢ wrazenie, ze posta¢ dziewczyny, a nast¢gpnie kwiat, przera-
dza si¢ w dusze uwicziong w postaci lilii-wity. Wity byly o wiele bar-
dziej znane na terenach potudniowej Stowianszczyzny, jednak ich
obecnos¢ poswiadczona jest rowniez u Stowian zachodnich i wschod-
nich, znano je tam pod nazwami dziwozony lub rodzianice. Ich posta-
cie przedstawiano jako pickne, nagie kobiety, ktore potrafity przemie-
nia¢ si¢ w rdézne zwierzgta 1 rosliny (por. hasto wity w: Strzelczyk
1998, s. 230-231). Byly odpowiednikiem greckich nimf lesnych,
tanczacych do upadtego w ,,wilnym kole” (Briickner 1985, s. 305).
Miatly jednak dos¢ kaprysna nature, potrafity zarowno pomagac, jak i
szkodzi¢. Czgsto sprowadzaly na ludzi szalenstwo, a niekiedy pory-
waty nie§wiadomych zagrozenia mtodziencoéw do lasu i, rzucajac na
nich urok, kazaty im zatanczy¢ si¢ na $mier¢ (Briickner 1985, s. 6).
Motyw demonicznych kobiet nie jest oczywiscie znany tylko w mito-
logii stowianskiej, istnieje w kazdej kulturze od czaséw starozytnosci,
wystarczy na przyktad przypomnie¢ zon¢ Lucyfera Lilith czy ma-
migce me¢zezyzn sredniowieczne Sukuby.

W balladzie Lilie mtodzieniec przywotuje wite poprzez dbanie
o lilig, w ktdrej zamknigta zostata dusza zmartej ukochanej. Demonica
powoli przekonuje do siebie mtodzienca, kaze mu opickowac si¢ lilia,
by w konicu zamieszka¢ z nim i urodzi¢ mu dziecko. Trudno stwier-
dzi¢, ile podstepu jest w zachowaniu dziwozony, poniewaz przema-
wia przez nig mito§¢ zmartej ukochanej. Wiarygodnosci wile dodaje
kwiat, w ktérym sie schowata, czyli lilia. To biate kwiecie uwazane
jest za symbol niewinnosci i braku ztych zamiarow. Wydaje si¢ wigc,
ze w tym przypadku, podobnie jak w wyzej opisanej balladzie Kyftice,
dusza w postaci wity pozwala na przetrwanie mitosci poza ramami zy-
cia ziemskiego. Jednak w przeciwienstwie do wczesniej wspomniane-
go utworu, tym razem Erben potraktowatl temat bardziej ironicznie
i stworzyl tylko pozory dobrego wptywu §wiata dziwow na $wiat rze-

56



czywisty. W balladzie mlody mezczyzna, zakochany w wile, niespo-
dziewanie zmuszony jest jecha¢ na wojne:
,,Mij vérny mily!” tak mu piSe kral,
,chci, abys zejtra ke slut’bé mi stal;
chci, aby pfijel katdy vérny lech,
potieba velka — v§eho doma nech”.
(Erben 2012, s. 138)

Podczas nieobecnosci syna, ukochang opiekowaé si¢ ma matka
mezczyzny. Jednak jej dzialania doprowadzaja do zwigdnigcia lilii
i $mierci uwiezionej w niej duszy:

Spatné mu matka vili plnila,
$patné mantelku jeho stiet’ila;
na nebi slunce — pobofena sif:

,-Zhyn, pani no¢ni, zhyn, obludo, zhyn!”
(Erben 2012, s. 138)

Wyjatkowo interesujacy jest ostatni wers tego czterowierszu,
w ktorym matka przeklina ,,panig nocy”. Czyzby znata ona podstepna
natur¢ wit i probowata ochroni¢ syna przed zgubnym zwigzkiem?
Cho¢ syn przeklina matk¢ po powrocie z wojny, to moze wilasnie
sSmier¢ wily wyrwata go z szaleficzej, toksycznej relacji — przeciez
szalenstwo to domena rodzienic. Erben wyraznie pokazuje tutaj groz-
ng relacje pomigdzy kochankiem a wila, ktora doprowadzitaby naj-
prawdopodobniej do catkowitego przejecia kontroli nad mezczyzna
przez demona ukrytego w niewinnie wygladajacej lilii.

Poetycki swiat tomiku Kytice oferuje wiele oblicz ,,magicznego
kwiecia”, od gwarantujacej kontakt ze zmarlymi macierzanki, po
ukryta w biatym kwieciu niebezpiecznej wity. Erben z mistrzostwem
wykorzystuje swoja wiedze mitologiczng i folklorystyczna, by ukazac¢
emocjonalne i spoteczne rozterki mieszkancéw dziewigtnastowiecz-
nej czeskiej wsi.

57

Literatura

Briickner A., 1985, Mitologia stowianska i polska, wstgp 1 opracowanie S. Urban-
czyk, Warszawa: PWN.

Engelking A., 2010, Kigtwa. Rzecz o ludowej magii slowa, Warszawa: Oficyna
Naukowa.

Erben K.J., 2012, Kytice, Praha: Ceskoslovensky spisovatel.

Gieysztor A., 1982, Mitologia Stowian, Warszawa: Wydawnictwo Artystyczne
i Filmowe.

Janion M., 2001, Natura, [w:] eadem, Prace wybrane, tom 4 Romantyzm i jego
media, Krakow: Universitas.

Macioti M. L, 1998, Mity i magie ziol, przet. 1. Kania, Krakow: TAIWPN
UNIVERSITAS.

Macura V., 1995, Znameni zrodu. Ceské nérodni obrozeni jako kulturni typ. Praha:
Melantrich.

Niedzielski G., 2016, Dziewanna — pani lasow i gajow,

Strzelczyk J., 1998, Mity, podania i wierzenia dawnych Stowian, Poznan: Rebis.

58



